LA CULTURA DEL DIALOGO COME SORGENTE DI PACE
Fabio Cardinal Baggio CS

In un contesto storico diverso, ma con molti parallelismi rispetto a quello attuale,
Giovanni XXIII pubblicava la sua Lettera Enciclica Pacem in terris (1963). Tra i segni
dei tempi di quel periodo, Papa Roncalli notava a livello globale un incoraggiante
progresso positivo all'insegna del dialogo: «5i diffonde sempre pit tra gli esseri umani
la persuasione che le eventuali controversie tra i popoli non debbono essere risolte con
il ricorso alle armi; ma invece attraverso il negoziato» (Giovanni XXIII, 1963:67).

Purtroppo, alla luce di quanto ci e dato di vedere nello scenario odierno, non possiamo
esprimere lo stesso entusiasmo. Sembra piuttosto che 'umanita stia facendo dei
pericolosi passi indietro. Come ha sottolineato il Santo Padre qualche giorno fa, «A
una diplomazia che promuove il dialogo e ricerca il consenso di tutti, si va sostituendo
una diplomazia della forza, dei singoli o di gruppi di alleati. La guerra é tornata di
moda e un fervore bellico sta dilagando» (Leone XIV, 2026).

Ecco perché e importante parlare di dialogo e di pace oggi. E vorrei farlo a partire
dalla preziosa eredita magisteriale che ci ha lasciato il compianto Papa Francesco,
interpretando come una specie di legato il suo costante impegno a favore della pace
nel contesto di una «terza guerra mondiale combattuta a pezzi» (Francesco, 2015).

Iniziando da una riflessione sullo scenario mondiale dei nostri giorni, mi propongo di
definire la cultura del dialogo promossa dal pontefice argentino, evidenziandone
alcuni elementi essenziali e illustrandone l'applicazione in alcune dimensioni

essenziali della vita umana.
Lo scenario attuale

Stiamo vivendo un periodo particolarmente delicato della nostra storia. Ce lo ha fatto
notare Papa Francesco in pitt occasioni. E lo ha fatto in modo sistematico nella prima
parte della sua Lettera Enciclica Fratelli tutti (2020), con una serie di paragrafi che
tracciano uno scenario attuale oscuro e minaccioso. Il pontefice argentino denuncia
una serie di tendenze, che definisce “le ombre di un mondo chiuso”. Esse si pongono
come ostacoli allo sviluppo della fraternita universale (cfr. Francesco, 2020:9), che
costituisce il compimento della vocazione universale dell’'umanita per volonta divina
(cfr. Francesco, 2020:5). Molte delle tendenze evidenziate da Papa Francesco si
manifestano con atteggiamenti e situazioni antitetiche al dialogo.

I sogni di unita tra i popoli, che hanno animato ed entusiasmato intere generazioni in
ogni angolo della terra, vengono frantumati da una serie di conflitti e divisioni che si
pensava facessero oramai parte del passato: «la storia sta dando segni di un ritorno



all’indietro. Si accendono conflitti anacronistici che si ritenevano superati, risorgono
nazionalismi chiusi, esasperati, risentiti e aggressivi» (Francesco, 2020:11). Il dialogo
tra i popoli alla ricerca del bene comune viene spesso sostituito da un ottuso monologo
egocentrico ed egoista, che e intento a perseguire solo il proprio interesse personale o
quello di gruppi ristretti: «In vari Paesi un’idea dell’unita del popolo e della nazione,
impregnata di diverse ideologie, crea nuove forme di egoismo e di perdita del senso
sociale mascherate da una presunta difesa degli interessi nazionali» (Francesco,
2020:11). Sembrano oramai tramontati gli ideali di fratellanza universale e di impegno
comune per un mondo piu bello e pitt giusto per tutti gli esseri umani: «Nel mondo
attuale i sentimenti di appartenenza a una medesima umanita si indeboliscono,
mentre il sogno di costruire insieme la giustizia e la pace sembra un’utopia di altri
tempi» (Francesco, 2020:30).

I processi della globalizzazione hanno reso le persone pitt vicine, ma non le hanno rese
piu fratelli e sorelle. I progressi tecnologici hanno contribuito a ridurre le distanze
geografiche tra le popolazioni, sviluppando nuove forme di comunicazione, ma non
hanno di fatto promosso il dialogo e la prossimita tra le persone. Al contrario, si sta
diffondendo sempre pitt un pericoloso senso di solitudine esistenziale che porta la
gente pitt vulnerabile a scelte estreme: «Siamo pitt soli che mai in questo mondo
massificato che privilegia gli interessi individuali e indebolisce la dimensione
comunitaria dell’esistenza» (Francesco, 2020:12).

Si stanno insinuando nei rapporti umani nuove forme di manipolazione che si
prefiggono di trasformare il dialogo in strumento di denigrazione e divisione. Questo
si manifesta particolarmente in ambito politico, li dove la «sana discussione su
progetti a lungo termine per lo sviluppo di tutti e del bene comune» viene spesso
sostituita con «ricette effimere di marketing che trovano nella distruzione dell’altro la
risorsa piul efficace» (Francesco, 2020:15). Sembra mancare I'interesse per un confronto
sincero, inteso a trovare soluzioni condivise, mentre si alzano indiscriminatamente i
toni per sottolineare la lontananza delle posizioni: «il dibattito viene manipolato per
mantenerlo allo stato di controversia e contrapposizione» (Francesco, 2020:15).

Appaiono particolarmente pericolosi «i movimenti digitali di odio e distruzione” che
si pongono come vere «associazioni contro un nemico» (Francesco, 2020:43). Le
piattaforme social, progettate per promuovere il dialogo a distanza tra le persone,
sono sempre pilt spesso teatro di vilipendi, calunnie e violenze che hanno 'unico
proposito di distruggere la vita delle persone.

A livello pitt generale, i social media non sembrano favorire la socialita degli usuari,
aprendo spazi di comunicazione significativa e benefica. Essi, piuttosto, «possono
esporre al rischio di dipendenza, di isolamento e di progressiva perdita di contatto



con la realta concreta, ostacolando lo sviluppo di relazioni interpersonali, autentiche»
(Francesco, 2020:43).

Papa Francesco ha ripetutamente espresso pesanti parole di denuncia nei confronti di
cio che lui stesso ha definito “cultura dello scarto”. La tendenza a buttare via, senza
farsi troppi scrupoli, tutto cid che non serve, diventa particolarmente deprecabile
quando dalle cose si passa alle persone: «Certe parti dell'umanita sembrano
sacrificabili a vantaggio di una selezione che favorisce un settore umano degno di
vivere senza limiti» (Francesco, 2020:18). Grosse porzioni della famiglia umana
vengono cosi escluse dal dialogo che conta, quello che disegna il futuro del mondo. I
poveri, i fragili e gli oppressi, che il Vangelo identifica come destinatari di una speciale
attenzione, non vengono considerati come interlocutori degni: «le persone non sono
piu sentite come un valore primario da rispettare e tutelare, specie se povere o disabili,
se “non servono ancora” - come i nascituri -, 0 “non servono pitt” - come gli anziani»
(Francesco, 2020:18).

Tra le categorie escluse troviamo milioni di migranti e rifugiati, che non potendo
vantare un’appartenenza di sangue o di nascita al gruppo locale, possono essere piu
facilmente “scartati”: «I migranti vengono considerati non abbastanza degni di
partecipare alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la
stessa intrinseca dignita di qualunque persona» (Francesco, 2020:39).

Anche quando il dialogo trova uno spazio adeguato nei nostri rapporti quotidiani, le
modalita in cui esso spesso si sviluppa lo rendono sterile se non addirittura deleterio.
Molte volte il nostro dialogo e “sordo”, poiché non ci concediamo all’ascolto dellaltro:
«la frenesia ci impedisce di ascoltare bene quello che dice 'altra persona. E quando e
a meta del suo discorso, gia la interrompiamo e vogliamo risponderle mentre ancora
non ha finito di parlare. (Francesco, 2020:48). Il desiderio impellente di imporre il
nostro pensiero ci porta ad utilizzare «forme insolite di aggressivita, di insulti,
maltrattamenti, offese, sferzate verbali» (Francesco, 2020:44), con una violenza cosi
efferata che se fosse usata in un contatto corpo a corpo sarebbe letale.

La cultura del dialogo

Tra i rimedi proposti da Papa Francesco alle tendenze minacciose piu sopra illustrate
troviamo la cultura del dialogo. Il pontefice argentino ci ha abituati a proposte
culturali innovative: la cultura dell’incontro, la cultura della cura, la cultura della
speranza, la cultura della solidarieta, la cultura della vita. Si tratta essenzialmente di
inviti a conformare il nostro pensiero e la nostra vita ai grandi ideali di civilta che
compongono lo sviluppo umano integrale secondo il progetto di Dio.

Tutte le proposte sono indubbiamente di grande valore, ma lo stesso Papa Bergoglio
non nascondeva una certa predilezione per la cultura del dialogo, allorquando nel



2024, dirigendosi ai partecipanti di un colloquio organizzato dal Dicastero per il
dialogo interreligioso, la apostrofava come «un tema fondamentale e a me molto
caro». (Francesco, 2024).

Al dialogo e all’amicizia sociale Papa Francesco dedica tutto il sesto capitolo della
Fratelli tutti. Dialogare e uno dei verbi essenziali in cui si declina I'agire umano,
I'espressione piu naturale della relazionalita intesa come elemento costituivo della
persona umana. Nel verbo dialogare si riassumono tanti altri verbi: «Avvicinarsi,
esprimersi, ascoltarsi, guardarsi, conoscersi, provare a comprendersi, cercare punti di
contatto» (Francesco, 2020:198). Il dialogo € una componente essenziale della cultura
dell’incontro e della solidarieta: «Per incontrarci e aiutarci a vicenda abbiamo bisogno
di dialogare» (Francesco, 2020:198).

Alla luce della storia della salvezza, mi preme sottolineare come all'incomunicabilita
di Babele (cfr. Gn 11, 1-26), emblema del tradimento del progetto originale di Dio
sull'umanita, pone rimedio la glossolalia della Pentecoste (cfr. At 2, 1-13). Proviamo
ad immaginare che cosa «sarebbe il mondo senza il dialogo paziente di tante persone
generose che hanno tenuto unite famiglie e comunita» (Francesco, 2020:198). Sarebbe
come ritornare a Babele, quel cantiere dove, come direbbe Sant’ Agostino, si costruisce
Babilonia, ossia la citta del diavolo. Nel cantiere della Pentecoste, invece, attraverso il
dialogo, si costruisce la citta di Dio (cfr. Cantalamessa, 2011).

I1 dialogo che davvero costruisce un mondo migliore & spesso lungo, moderato nei
toni, paziente e nascosto. Esso «non fa notizia come gli scontri e i conflitti, eppure aiuta
discretamente il mondo a vivere meglio, molto pit di quanto possiamo rendercene
conto» (Francesco, 2020:198). Questo dialogo edifica la pace gia nel suo esercizio,
calmando gli animi e rasserenando le menti.

Ai tempi del noviziato il nostro maestro, psicologo fresco di laurea, ci insegnava che
un vero dialogo presuppone che almeno uno dei due interlocutori sia disposto a
cambiare di opinioni, altrimenti avremo solo una discussione. Con Papa Francesco
oggiio aggiungerei che il vero dialogo presuppone che entrambi gli interlocutori siano
disposti a lasciarsi illuminare dalle parole dell’altro: «L’autentico dialogo sociale
presuppone la capacita di rispettare il punto di vista dell’altro, accettando la

possibilita che contenga delle convinzioni o degli interessi legittimi» (Francesco,
2020:203).

Nell’Angelus del 25 dicembre 2016 il pontefice argentina invitava tutti i fedeli a
pregare per la pace in Nigeria, nel Sud Sudan e nella Repubblica Democratica del
Congo, esprimendo l'auspicio che la cultura del dialogo sai preferita alla logica dello
scontro, cosi da risanare le divisioni e coinvolgere tutte le persone di buona volonta in

un cammino di sviluppo e di condivisione (Francesco, 2016). Si tratta di una scelta



fondamentale, che sigla il superamento dell’homo homini lupus e mette le basi per la
costruzione dell’unica famiglia umana.

Volendo fare un gioco con le parole e la loro etimologia, direi che la scelta da fare é tra
“dialogo” e “diavolo”, considerando il comune prefisso “dia” che indica la posizione
interposta di qualcosa o qualcuno. Se scegliamo lo scontro, allora optiamo per il
diavolo, ossia la divisione, I'opposizione, la contrarieta. Se invece scegliamo il dialogo,
mettiamo in mezzo il “logos”, ossia la ragione, oppure la parola, che con la “P”
maiuscola e il Verbo, ossia Gesu Cristo.

Secondo Papa Bergoglio, la fratellanza, declinata anche in termini di amicizia sociale,
si nutre del dialogo sincero e aperto che aiuta a risolvere le differenze: «Il dialogo e
indispensabile per vivere in pace, per vivere da fratelli, che non sempre vanno
d’accordo - € normale - ma che pero si parlano, si ascoltano e cercano di comprendersi
e di venirsi incontro» (Francesco, 2022). Uno degli elementi essenziali della cultura del
dialogo e la gentilezza, il modo pacato e rispettoso di gestire la conversazione con gli
altri. La gentilezza «Non e solo questione di “galateo”; non e questione di “etichetta”,
di forme galanti [...]. Si tratta invece di una virtu da recuperare e da esercitare ogni
giorno, per andare controcorrente e umanizzare le nostre societa» (Francesco, 2022).

Dialogo e vita

Dopo aver delineato, almeno a grossi tratti, quello che Papa Francesco intendeva con
cultura del dialogo, penso sia utile illustrare la concreta applicazione di tale cultura
del dialogo ad alcune dimensioni fondamentali dell’esistenza umana.

La prima dimensione & quella dell'identita, che e naturale espressione della nostra
unicita e irrepetibilita, volute dal Dio Creatore. Il vero dialogo non puo mai essere una
minaccia per la mia identita, in quanto esso suppone la partecipazione di almeno due
interlocutori distinti e ben coscienti della loro distinzione: «Jlo con la mia identita
dialogo con te che hai la tua identita, e ambedue andiamo avanti. Ma e importante
essere cosciente della mia identita e sapere chi sono io e che sono differente dagli altri»
(Francesco, 2019a). Come pitt volte ribadito dal magistero nell’ambito del dialogo
interreligioso, il dialogo non comporta alcuna confusione di identita, la quale va
mantenuta in modo chiaro e sicuro nell’esercizio comunicativo.

N

La seconda dimensione e quella della diversita. Come importante per ciascun
interlocutore la propria identita, cosi e rilevante la diversita dell’altro, che, proprio a
ragione della sua differenza, si pone come opportunita di arricchimento personale: nel
dialogo comprendiamo e valorizziamo «le ricchezze dell’altro, considerandolo non
con indifferenza o con timore, ma come fattore di crescita» (Francesco, 2013a).
Custodire la propria identita non significa isolarci o chiuderci in noi stessi:
«Lisolamento e la chiusura in se stessi o nei propri interessi non sono mai la via per



ridare speranza e operare un rinnovamento, ma e la vicinanza, € la cultura
dell'incontro». Il vero dialogo «non livella indiscriminatamente differenze e
pluralismi [...] e neppure li estremizza facendoli diventare motivo di scontro, ma apre
al confronto costruttivo (Francesco, 2013a)

N N

La terza dimensione & quella della comunicazione. Il dialogo & essenzialmente
comunicazione, ma nelle forme comunicative attuale spesso non c’é spazio per il
dialogo vero. Questo e particolarmente visibile nel mondo della comunicazione
digitale. Come bene sottolinea Papa Francesco, «La cultura digitale ci ha portato tante
nuove possibilita di scambio, ma rischia anche di trasformare la comunicazione in
slogan. No, la comunicazione & sempre andata e ritorno. Io dico, ascolto e rispondo,
ma sempre dialogo. Non e uno slogan» (Francesco, 2023). E se il dialogo e
comunicazione di verita e di certezze personali, allora non c’é posto per le fake news e
per le manipolazioni dell’opinione pubblica. Qui andrebbe aperto una grossa
parentesi sull’utilizzo dell'intelligenza artificiale nella realizzazione del deep fake e
realta alternative che rischiano di confondere anche i piti esperti. La comunicazione e
i mezzi ad essa dedicati non devono cadere nella trappola della logica della
contrapposizione e non si devono lasciare condizionare dai linguaggi di odio, che
minano le basi stesse di ogni dialogo e alimentano conflitti e violenze. Nel 2023, il
pontefice argentino invitava i comunicatori a mettersi al servizio della pace: «La mia
speranza e che si dia spazio alle voci di pace, [...], a chi non si arrende alla logica
“cainista” della guerra ma continua a credere, nonostante tutto, alla logica della pace,
alla logica del dialogo, alla logica della diplomazia» (Francesco, 2023).

La quarta dimensione e quella della pace, messa a tema nel nostro incontro di oggi.
Nel primo anno del suo pontificato, Papa Bergoglio esprimeva una sua certezza
personale: «Il dialogo puo vincere la guerra. Il dialogo fa vivere insieme persone di
differenti generazioni, che spesso si ignorano; fa vivere insieme cittadini di diverse
provenienze etniche, di diverse convinzioni» (Francesco, 2013b). E il dialogo la chiave
di volta per risolvere pacificamente tutti conflitti, senza soprusi, prevaricazioni o
giochi di forza. «Il dialogo e la via della pace. Perché il dialogo favorisce l'intesa,
I'armonia, la concordia, la pace. Per questo e vitale che cresca, che si allarghi tra la
gente di ogni condizione e convinzione come una rete di pace che protegge il mondo,
e soprattutto protegge i pit deboli» (Francesco, 2013b).

I dialogo per la pace e affidato in modo particolare ai governanti, a coloro che sono
chiamati a prendere le grandi decisioni. Arene bilaterali e multilaterali rappresentano
gli spazi privilegiati del dialogo per la pace. Oggi, pero, qualcosa si e rotto nel grande
meccanismo internazionale e tali arene risultano spesso deserte o insignificanti. Ma ci
sono altri leader che possono subentrare per promuovere il dialogo per la pace.
Mettendosi in gioco in prima persona, Papa Francesco affermava «I leader religiosi
siamo chiamati ad essere veri “dialoganti”, ad agire nella costruzione della pace non



come intermediari, ma come autentici mediatori. Gli intermediari cercano di fare
sconti a tutte le parti, al fine di ottenere un guadagno per sé. Il mediatore, invece, &
colui che non trattiene nulla per sé, ma si spende generosamente, fino a consumarsi,
sapendo che l'unico guadagno e quello della pace» (Francesco, 2013b). Piu
generalmente, siamo tutti chiamati, nel nostro piccolo, a promuovere il dialogo per la
pace: «Ciascuno di noi e chiamato ad essere un artigiano della pace, unendo e non
dividendo, estinguendo l'odio e non conservandolo, aprendo le vie del dialogo e non
innalzando nuovi muri! Dialogare, incontrarci per instaurare nel mondo la cultura del

dialogo, la cultura dell’incontro» (Francesco, 2013b).

L’ultima dimensione e quella della religione. Anche se il discorso meriterebbe di
essere esteso a tutte le religioni, mi limito qui a considerare la prospettiva cristiana,
che a noi risulta pit familiare. Dio Padre ha fatto “verbo”, ossia parola, suo Figlio per
mettersi in dialogo con il suo popolo. Come bene sottolineava Papa Bergoglio
nell’ Angelus del 25 dicembre 2021, «Il Verbo si ¢ fatto carne per dialogare con noi. Dio
non vuole fare un monologo, ma un dialogo» (Francesco, 2021). E per questo Egli
assume forma umana, con bocca e orecchi, per ascoltare e parlare in modo da essere

piu facilmente compreso.

I dialogo, cosi come la fede, e si personale, ma anche collettivo. Esso inizia con un
ascolto comunitario della Parola di Dio: «La Chiesa e questo: [...] la comunita che
ascolta con fede e con amore il Signore che parla» (Francesco, 2013c). Ed & questa
dimensione comunitaria di ascolto e condivisione che rafforza il senso di famiglia di
Dio, promuovendo il dialogo fecondo tra i battezzati, per una convivenza fruttuosa e
pacifica.

I senso di famiglia che si nutre del dialogo vero e sincero si applica anche al dialogo
interreligioso, quando le parti condividono un effettivo impegno verso il rispetto e la
promozione di ideali comuni. «Il dialogo tra i credenti significa incontrarsi
nell’enorme spazio dei valori spirituali, umani e sociali comuni, e investire cio nella
diffusione delle piu alte virtti morali, sollecitate dalle religioni; significa anche evitare
le inutili discussioni» (Francesco - Ahmad Al-Tayyeb, 2019)

Il pontefice argentino ha aperto, in questo senso, strade nuove foriere di speranza. Nel
2019, in occasione dell’incontro tra Papa Francesco e il grande Iman di Al Azhar, i
musulmani d’Oriente e d'Occidente e i cattolici d’'Oriente e d’Occidente hanno
dichiaro «di adottare la cultura del dialogo come via; la collaborazione comune come
condotta; la conoscenza reciproca come metodo e criterio» (Francesco - Ahmad Al-
Tayyeb, 2019).

In questo incontro viene anche codificata una riflessione comune che riguarda il
dialogo piu in generale: «Il dialogo, la comprensione, la diffusione della cultura della



tolleranza, dell’accettazione dell’altro e della convivenza tra gli esseri umani
contribuirebbero notevolmente a ridurre molti problemi economici, sociali, politici e
ambientali che assediano grande parte del genere umano» (Francesco - Ahmad Al-
Tayyeb, 2019).

Conclusione

Durante gli anni della mia missione nelle Filippine ho avuto modo di raccogliere tante

perle di saggezza da culture diverse dalla mia. Tra queste vi & un racconto che
potrebbe servire a dare degna conclusione a questo contributo.

In un regno sperduto nel continente asiatico vi era un giovane principe che si era
invaghito di una fanciulla del villaggio vicino al castello. Il suo amore sembrava
corrisposto dalla giovane paesana e cosi il principe le chiese di diventare sua sposa.
Questa accettod ad una condizione: che il principe chiedesse la sua mano a suo padre,
lo stimato fabbro del villaggio. Furono subito fissati un giorno ed un orario serale
consoni allo scopo. Puntualissimo, il principe si presento alla porta della casa della
giovane busso. L’amata dall’interno chiese: «Chi €?». Ed il principe rispose con voce
sicura: «sono io». Ma la porta non si apri. Il giovane nobile, questa vota con voce pit
robusta, disse: «Sono io». Ma la porta rimase chiusa. Sorpreso ed anche un po’
amareggiato dell’accaduto, il principe decise di tornare al castello. La sera successivo,
mosso dal profondo affetto verso la giovane, si presentd nuovamente alla casa del
fabbro e busso. Dall'interno l'amata domando: «Chi e?». Il principe, con voce
altisonante, affermo: «Sono io». Ma la porta anche stavolta resto chiusa. Il principe se
ando indispettito e nella sua mente cominciarono a sorgere dubbi sulla relazione
amorosa: «Avro fatto qualcosa di sbagliato? Ho forse compreso male il suo si alla mia
proposta? Non ama pitt me, ma qualcun altro? E stato tutto un inganno?». Passarono
alcuni giorni e ad un certo punto il principe ebbe un’idea illuminante. Preso il coraggio
a due mani, quella stessa sera si ripresento alla porta del fabbro e busso. La giovane,
che ogni sera si era disposta vicino alla porta in attesa dell’amato, chiede: «Chi &?». I
principe rispose con voce emozionata: «Sei tu?». E la porta si apri.

La morale di questo racconto propone una domanda fondamentale: Chi metto al
primo posto quanto mi pongo in dialogo con I'altro: me stesso o l'interlocutore? Per
noi cristiani, che abbiamo accolto come legge di vita il comandamento dell’amore, la
risposta € una sola.



Concludo queste mie riflessioni con un invito di Papa Francesco che oso fare mio: «Vi
incoraggio a proseguire su questa strada, nella persuasione che la cultura del dialogo
e la via maestra, la collaborazione e la condotta pit efficace e la conoscenza reciproca
e il metodo per crescere nella fratellanza tra le persone e i popoli. (Francesco, 2019b).

Bibliografia

Cantalamessa R.. 2011. Pentecoste e Babele - Domenica di Pentecoste.
https:/ /www.cantalamessa.org/?p=3558 (visitato il 16 gennaio 2026)

Giovanni XXIII. 1963. Lettera Enciclica Pacem in terris. Citta del Vaticano: LEV
Francesco.2013a. Incontro con il mondo della cultura. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2013b. Discorso ai partecipanti all'Incontro internazionale per la pace. Citta del
Vaticano: LEV

Francesco. 2013c. Discorso al clero, persone di vita consacrata e membri di consigli
pastorali. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2015. Omelia del 6 giugno. Citta del Vaticano: LEV
Francesco. 2016. Angelus del 25 dicembre. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2019a. Incontro con i docenti e con gli studenti del Collegio S. Carlo di Milano.
Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2019b. Saluto alla fondazione “Nizami Ganjavi”. Citta del Vaticano: LEV
Francesco. 2020. Lettera Enciclica Fratelli tutti. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2021. Angelus del 25 dicembre. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2022. Omelia del 31 dicembre. Citta del Vaticano: LEV

Francesco. 2023. Discorso in occasione del conferimento del premio “E giornalismo”. Citta
del Vaticano: LEV

Francesco. 2024. Discorso ai partecipanti al XII Colloguio del Dicastero per il dialogo
interreligioso con il “Centro per il dialogo interreligioso e interculturale” di Teheran. Citta
del Vaticano: LEV

Francesco - Ahmad Al-Tayyeb. 2019. Documento sulla fratellanza umana per la pace
mondiale e la convivenza comune. Citta del Vaticano: LEV

Leone XIV. 2026. Discorso al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede. Citta del
Vaticano: LEV



