
 1 

LA CULTURA DEL DIALOGO COME SORGENTE DI PACE 

Fabio Cardinal Baggio CS 

 

In un contesto storico diverso, ma con molti parallelismi rispetto a quello attuale, 

Giovanni XXIII pubblicava la sua Lettera Enciclica Pacem in terris (1963). Tra i segni 

dei tempi di quel periodo, Papa Roncalli notava a livello globale un incoraggiante 

progresso positivo all’insegna del dialogo: «Si diffonde sempre più tra gli esseri umani 

la persuasione che le eventuali controversie tra i popoli non debbono essere risolte con 

il ricorso alle armi; ma invece attraverso il negoziato» (Giovanni XXIII, 1963:67). 

Purtroppo, alla luce di quanto ci è dato di vedere nello scenario odierno, non possiamo 

esprimere lo stesso entusiasmo. Sembra piuttosto che l’umanità stia facendo dei 

pericolosi passi indietro. Come ha sottolineato il Santo Padre qualche giorno fa, «A 

una diplomazia che promuove il dialogo e ricerca il consenso di tutti, si va sostituendo 

una diplomazia della forza, dei singoli o di gruppi di alleati. La guerra è tornata di 

moda e un fervore bellico sta dilagando» (Leone XIV, 2026). 

Ecco perché è importante parlare di dialogo e di pace oggi. E vorrei farlo a partire 

dalla preziosa eredità magisteriale che ci ha lasciato il compianto Papa Francesco, 

interpretando come una specie di legato il suo costante impegno a favore della pace 

nel contesto di una «terza guerra mondiale combattuta a pezzi» (Francesco, 2015). 

Iniziando da una riflessione sullo scenario mondiale dei nostri giorni, mi propongo di 

definire la cultura del dialogo promossa dal pontefice argentino, evidenziandone 

alcuni elementi essenziali e illustrandone l’applicazione in alcune dimensioni 

essenziali della vita umana. 

Lo scenario attuale 

Stiamo vivendo un periodo particolarmente delicato della nostra storia. Ce lo ha fatto 

notare Papa Francesco in più occasioni. E lo ha fatto in modo sistematico nella prima 

parte della sua Lettera Enciclica Fratelli tutti (2020), con una serie di paragrafi che 

tracciano uno scenario attuale oscuro e minaccioso. Il pontefice argentino denuncia 

una serie di tendenze, che definisce “le ombre di un mondo chiuso”. Esse si pongono 

come ostacoli allo sviluppo della fraternità universale (cfr. Francesco, 2020:9), che 

costituisce il compimento della vocazione universale dell’umanità per volontà divina 

(cfr. Francesco, 2020:5). Molte delle tendenze evidenziate da Papa Francesco si 

manifestano con atteggiamenti e situazioni antitetiche al dialogo. 

I sogni di unità tra i popoli, che hanno animato ed entusiasmato intere generazioni in 

ogni angolo della terra, vengono frantumati da una serie di conflitti e divisioni che si 

pensava facessero oramai parte del passato: «la storia sta dando segni di un ritorno 



 2 

all’indietro. Si accendono conflitti anacronistici che si ritenevano superati, risorgono 

nazionalismi chiusi, esasperati, risentiti e aggressivi» (Francesco, 2020:11). Il dialogo 

tra i popoli alla ricerca del bene comune viene spesso sostituito da un ottuso monologo 

egocentrico ed egoista, che è intento a perseguire solo il proprio interesse personale o 

quello di gruppi ristretti: «In vari Paesi un’idea dell’unità del popolo e della nazione, 

impregnata di diverse ideologie, crea nuove forme di egoismo e di perdita del senso 

sociale mascherate da una presunta difesa degli interessi nazionali» (Francesco, 

2020:11). Sembrano oramai tramontati gli ideali di fratellanza universale e di impegno 

comune per un mondo più bello e più giusto per tutti gli esseri umani: «Nel mondo 

attuale i sentimenti di appartenenza a una medesima umanità si indeboliscono, 

mentre il sogno di costruire insieme la giustizia e la pace sembra un’utopia di altri 

tempi» (Francesco, 2020:30).  

I processi della globalizzazione hanno reso le persone più vicine, ma non le hanno rese 

più fratelli e sorelle. I progressi tecnologici hanno contribuito a ridurre le distanze 

geografiche tra le popolazioni, sviluppando nuove forme di comunicazione, ma non 

hanno di fatto promosso il dialogo e la prossimità tra le persone. Al contrario, si sta 

diffondendo sempre più un pericoloso senso di solitudine esistenziale che porta la 

gente più vulnerabile a scelte estreme: «Siamo più soli che mai in questo mondo 

massificato che privilegia gli interessi individuali e indebolisce la dimensione 

comunitaria dell’esistenza» (Francesco, 2020:12). 

Si stanno insinuando nei rapporti umani nuove forme di manipolazione che si 

prefiggono di trasformare il dialogo in strumento di denigrazione e divisione. Questo 

si manifesta particolarmente in ambito politico, lì dove la «sana discussione su 

progetti a lungo termine per lo sviluppo di tutti e del bene comune» viene spesso 

sostituita con «ricette effimere di marketing che trovano nella distruzione dell’altro la 

risorsa più efficace» (Francesco, 2020:15). Sembra mancare l’interesse per un confronto 

sincero, inteso a trovare soluzioni condivise, mentre si alzano indiscriminatamente i 

toni per sottolineare la lontananza delle posizioni: «il dibattito viene manipolato per 

mantenerlo allo stato di controversia e contrapposizione» (Francesco, 2020:15). 

Appaiono particolarmente pericolosi «i movimenti digitali di odio e distruzione” che 

si pongono come vere «associazioni contro un nemico» (Francesco, 2020:43). Le 

piattaforme social, progettate per promuovere il dialogo a distanza tra le persone, 

sono sempre più spesso teatro di vilipendi, calunnie e violenze che hanno l’unico 

proposito di distruggere la vita delle persone. 

A livello più generale, i social media non sembrano favorire la socialità degli usuari, 

aprendo spazi di comunicazione significativa e benefica.  Essi, piuttosto, «possono 

esporre al rischio di dipendenza, di isolamento e di progressiva perdita di contatto 



 3 

con la realtà concreta, ostacolando lo sviluppo di relazioni interpersonali, autentiche» 

(Francesco, 2020:43). 

Papa Francesco ha ripetutamente espresso pesanti parole di denuncia nei confronti di 

ciò che lui stesso ha definito “cultura dello scarto”. La tendenza a buttare via, senza 

farsi troppi scrupoli, tutto ciò che non serve, diventa particolarmente deprecabile 

quando dalle cose si passa alle persone: «Certe parti dell’umanità sembrano 

sacrificabili a vantaggio di una selezione che favorisce un settore umano degno di 

vivere senza limiti» (Francesco, 2020:18). Grosse porzioni della famiglia umana 

vengono così escluse dal dialogo che conta, quello che disegna il futuro del mondo. I 

poveri, i fragili e gli oppressi, che il Vangelo identifica come destinatari di una speciale 

attenzione, non vengono considerati come interlocutori degni: «le persone non sono 

più sentite come un valore primario da rispettare e tutelare, specie se povere o disabili, 

se “non servono ancora” – come i nascituri –, o “non servono più” – come gli anziani» 

(Francesco, 2020:18). 

Tra le categorie escluse troviamo milioni di migranti e rifugiati, che non potendo 

vantare un’appartenenza di sangue o di nascita al gruppo locale, possono essere più 

facilmente “scartati”: «I migranti vengono considerati non abbastanza degni di 

partecipare alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la 

stessa intrinseca dignità di qualunque persona» (Francesco, 2020:39). 

Anche quando il dialogo trova uno spazio adeguato nei nostri rapporti quotidiani, le 

modalità in cui esso spesso si sviluppa lo rendono sterile se non addirittura deleterio. 

Molte volte il nostro dialogo è “sordo”, poiché non ci concediamo all’ascolto dell’altro: 

«la frenesia ci impedisce di ascoltare bene quello che dice l’altra persona. E quando è 

a metà del suo discorso, già la interrompiamo e vogliamo risponderle mentre ancora 

non ha finito di parlare. (Francesco, 2020:48). Il desiderio impellente di imporre il 

nostro pensiero ci porta ad utilizzare «forme insolite di aggressività, di insulti, 

maltrattamenti, offese, sferzate verbali» (Francesco, 2020:44), con una violenza così 

efferata che se fosse usata in un contatto corpo a corpo sarebbe letale. 

La cultura del dialogo 

Tra i rimedi proposti da Papa Francesco alle tendenze minacciose più sopra illustrate 

troviamo la cultura del dialogo. Il pontefice argentino ci ha abituati a proposte 

culturali innovative: la cultura dell’incontro, la cultura della cura, la cultura della 

speranza, la cultura della solidarietà, la cultura della vita. Si tratta essenzialmente di 

inviti a conformare il nostro pensiero e la nostra vita ai grandi ideali di civiltà che 

compongono lo sviluppo umano integrale secondo il progetto di Dio.  

Tutte le proposte sono indubbiamente di grande valore, ma lo stesso Papa Bergoglio 

non nascondeva una certa predilezione per la cultura del dialogo, allorquando nel 



 4 

2024, dirigendosi ai partecipanti di un colloquio organizzato dal Dicastero per il 

dialogo interreligioso, la apostrofava come «un tema fondamentale e a me molto 

caro». (Francesco, 2024). 

Al dialogo e all’amicizia sociale Papa Francesco dedica tutto il sesto capitolo della 

Fratelli tutti. Dialogare è uno dei verbi essenziali in cui si declina l’agire umano, 

l’espressione più naturale della relazionalità intesa come elemento costituivo della 

persona umana. Nel verbo dialogare si riassumono tanti altri verbi: «Avvicinarsi, 

esprimersi, ascoltarsi, guardarsi, conoscersi, provare a comprendersi, cercare punti di 

contatto» (Francesco, 2020:198). Il dialogo è una componente essenziale della cultura 

dell’incontro e della solidarietà: «Per incontrarci e aiutarci a vicenda abbiamo bisogno 

di dialogare» (Francesco, 2020:198).  

Alla luce della storia della salvezza, mi preme sottolineare come all’incomunicabilità 

di Babele (cfr. Gn 11, 1-26), emblema del tradimento del progetto originale di Dio 

sull’umanità, pone rimedio la glossolalia della Pentecoste (cfr. At 2, 1-13). Proviamo 

ad immaginare che cosa «sarebbe il mondo senza il dialogo paziente di tante persone 

generose che hanno tenuto unite famiglie e comunità» (Francesco, 2020:198). Sarebbe 

come ritornare a Babele, quel cantiere dove, come direbbe Sant’Agostino, si costruisce 

Babilonia, ossia la città del diavolo. Nel cantiere della Pentecoste, invece, attraverso il 

dialogo, si costruisce la città di Dio (cfr. Cantalamessa, 2011).   

Il dialogo che davvero costruisce un mondo migliore è spesso lungo, moderato nei 

toni, paziente e nascosto. Esso «non fa notizia come gli scontri e i conflitti, eppure aiuta 

discretamente il mondo a vivere meglio, molto più di quanto possiamo rendercene 

conto» (Francesco, 2020:198). Questo dialogo edifica la pace già nel suo esercizio, 

calmando gli animi e rasserenando le menti. 

Ai tempi del noviziato il nostro maestro, psicologo fresco di laurea, ci insegnava che 

un vero dialogo presuppone che almeno uno dei due interlocutori sia disposto a 

cambiare di opinioni, altrimenti avremo solo una discussione. Con Papa Francesco 

oggi io aggiungerei che il vero dialogo presuppone che entrambi gli interlocutori siano 

disposti a lasciarsi illuminare dalle parole dell’altro: «L’autentico dialogo sociale 

presuppone la capacità di rispettare il punto di vista dell’altro, accettando la 

possibilità che contenga delle convinzioni o degli interessi legittimi» (Francesco, 

2020:203). 

Nell’Angelus del 25 dicembre 2016 il pontefice argentina invitava tutti i fedeli a 

pregare per la pace in Nigeria, nel Sud Sudan e nella Repubblica Democratica del 

Congo, esprimendo l’auspicio che la cultura del dialogo sai preferita alla logica dello 

scontro, così da risanare le divisioni e coinvolgere tutte le persone di buona volontà in 

un cammino di sviluppo e di condivisione (Francesco, 2016). Si tratta di una scelta 



 5 

fondamentale, che sigla il superamento dell’homo homini lupus e mette le basi per la 

costruzione dell’unica famiglia umana. 

Volendo fare un gioco con le parole e la loro etimologia, direi che la scelta da fare è tra 

“dialogo” e “diavolo”, considerando il comune prefisso “dia” che indica la posizione 

interposta di qualcosa o qualcuno. Se scegliamo lo scontro, allora optiamo per il 

diavolo, ossia la divisione, l’opposizione, la contrarietà. Se invece scegliamo il dialogo, 

mettiamo in mezzo il “logos”, ossia la ragione, oppure la parola, che con la “P” 

maiuscola è il Verbo, ossia Gesù Cristo. 

Secondo Papa Bergoglio, la fratellanza, declinata anche in termini di amicizia sociale, 

si nutre del dialogo sincero e aperto che aiuta a risolvere le differenze: «Il dialogo è 

indispensabile per vivere in pace, per vivere da fratelli, che non sempre vanno 

d’accordo – è normale – ma che però si parlano, si ascoltano e cercano di comprendersi 

e di venirsi incontro» (Francesco, 2022). Uno degli elementi essenziali della cultura del 

dialogo è la gentilezza, il modo pacato e rispettoso di gestire la conversazione con gli 

altri. La gentilezza «Non è solo questione di “galateo”; non è questione di “etichetta”, 

di forme galanti […]. Si tratta invece di una virtù da recuperare e da esercitare ogni 

giorno, per andare controcorrente e umanizzare le nostre società» (Francesco, 2022). 

Dialogo e vita 

Dopo aver delineato, almeno a grossi tratti, quello che Papa Francesco intendeva con 

cultura del dialogo, penso sia utile illustrare la concreta applicazione di tale cultura 

del dialogo ad alcune dimensioni fondamentali dell’esistenza umana. 

La prima dimensione è quella dell’identità, che è naturale espressione della nostra 

unicità e irrepetibilità, volute dal Dio Creatore. Il vero dialogo non può mai essere una 

minaccia per la mia identità, in quanto esso suppone la partecipazione di almeno due 

interlocutori distinti e ben coscienti della loro distinzione: «Io con la mia identità 

dialogo con te che hai la tua identità, e ambedue andiamo avanti. Ma è importante 

essere cosciente della mia identità e sapere chi sono io e che sono differente dagli altri» 

(Francesco, 2019a). Come più volte ribadito dal magistero nell’ambito del dialogo 

interreligioso, il dialogo non comporta alcuna confusione di identità, la quale va 

mantenuta in modo chiaro e sicuro nell’esercizio comunicativo. 

La seconda dimensione è quella della diversità. Come importante per ciascun 

interlocutore la propria identità, così è rilevante la diversità dell’altro, che, proprio a 

ragione della sua differenza, si pone come opportunità di arricchimento personale: nel 

dialogo comprendiamo e valorizziamo «le ricchezze dell’altro, considerandolo non 

con indifferenza o con timore, ma come fattore di crescita» (Francesco, 2013a). 

Custodire la propria identità non significa isolarci o chiuderci in noi stessi: 

«L’isolamento e la chiusura in se stessi o nei propri interessi non sono mai la via per 



 6 

ridare speranza e operare un rinnovamento, ma è la vicinanza, è la cultura 

dell’incontro». Il vero dialogo «non livella indiscriminatamente differenze e 

pluralismi […] e neppure li estremizza facendoli diventare motivo di scontro, ma apre 

al confronto costruttivo (Francesco, 2013a) 

La terza dimensione è quella della comunicazione. Il dialogo è essenzialmente 

comunicazione, ma nelle forme comunicative attuale spesso non c’è spazio per il 

dialogo vero. Questo è particolarmente visibile nel mondo della comunicazione 

digitale. Come bene sottolinea Papa Francesco, «La cultura digitale ci ha portato tante 

nuove possibilità di scambio, ma rischia anche di trasformare la comunicazione in 

slogan. No, la comunicazione è sempre andata e ritorno. Io dico, ascolto e rispondo, 

ma sempre dialogo. Non è uno slogan» (Francesco, 2023). E se il dialogo è 

comunicazione di verità e di certezze personali, allora non c’è posto per le fake news e 

per le manipolazioni dell’opinione pubblica. Qui andrebbe aperto una grossa 

parentesi sull’utilizzo dell’intelligenza artificiale nella realizzazione del deep fake e 

realtà alternative che rischiano di confondere anche i più esperti. La comunicazione e 

i mezzi ad essa dedicati non devono cadere nella trappola della logica della 

contrapposizione e non si devono lasciare condizionare dai linguaggi di odio, che 

minano le basi stesse di ogni dialogo e alimentano conflitti e violenze. Nel 2023, il 

pontefice argentino invitava i comunicatori a mettersi al servizio della pace: «La mia 

speranza è che si dia spazio alle voci di pace, […], a chi non si arrende alla logica 

“cainista” della guerra ma continua a credere, nonostante tutto, alla logica della pace, 

alla logica del dialogo, alla logica della diplomazia» (Francesco, 2023). 

La quarta dimensione è quella della pace, messa a tema nel nostro incontro di oggi. 

Nel primo anno del suo pontificato, Papa Bergoglio esprimeva una sua certezza 

personale: «Il dialogo può vincere la guerra. Il dialogo fa vivere insieme persone di 

differenti generazioni, che spesso si ignorano; fa vivere insieme cittadini di diverse 

provenienze etniche, di diverse convinzioni» (Francesco, 2013b). È il dialogo la chiave 

di volta per risolvere pacificamente tutti conflitti, senza soprusi, prevaricazioni o 

giochi di forza. «Il dialogo è la via della pace. Perché il dialogo favorisce l’intesa, 

l’armonia, la concordia, la pace. Per questo è vitale che cresca, che si allarghi tra la 

gente di ogni condizione e convinzione come una rete di pace che protegge il mondo, 

e soprattutto protegge i più deboli» (Francesco, 2013b).  

Il dialogo per la pace è affidato in modo particolare ai governanti, a coloro che sono 

chiamati a prendere le grandi decisioni. Arene bilaterali e multilaterali rappresentano 

gli spazi privilegiati del dialogo per la pace. Oggi, però, qualcosa si è rotto nel grande 

meccanismo internazionale e tali arene risultano spesso deserte o insignificanti. Ma ci 

sono altri leader che possono subentrare per promuovere il dialogo per la pace. 

Mettendosi in gioco in prima persona, Papa Francesco affermava «I leader religiosi 

siamo chiamati ad essere veri “dialoganti”, ad agire nella costruzione della pace non 



 7 

come intermediari, ma come autentici mediatori. Gli intermediari cercano di fare 

sconti a tutte le parti, al fine di ottenere un guadagno per sé. Il mediatore, invece, è 

colui che non trattiene nulla per sé, ma si spende generosamente, fino a consumarsi, 

sapendo che l’unico guadagno è quello della pace» (Francesco, 2013b). Più 

generalmente, siamo tutti chiamati, nel nostro piccolo, a promuovere il dialogo per la 

pace: «Ciascuno di noi è chiamato ad essere un artigiano della pace, unendo e non 

dividendo, estinguendo l'odio e non conservandolo, aprendo le vie del dialogo e non 

innalzando nuovi muri! Dialogare, incontrarci per instaurare nel mondo la cultura del 

dialogo, la cultura dell’incontro» (Francesco, 2013b). 

L’ultima dimensione è quella della religione. Anche se il discorso meriterebbe di 

essere esteso a tutte le religioni, mi limito qui a considerare la prospettiva cristiana, 

che a noi risulta più familiare. Dio Padre ha fatto “verbo”, ossia parola, suo Figlio per 

mettersi in dialogo con il suo popolo. Come bene sottolineava Papa Bergoglio 

nell’Angelus del 25 dicembre 2021, «Il Verbo si è fatto carne per dialogare con noi. Dio 

non vuole fare un monologo, ma un dialogo» (Francesco, 2021). E per questo Egli 

assume forma umana, con bocca e orecchi, per ascoltare e parlare in modo da essere 

più facilmente compreso. 

Il dialogo, così come la fede, è sì personale, ma anche collettivo. Esso inizia con un 

ascolto comunitario della Parola di Dio: «La Chiesa è questo: [...] la comunità che 

ascolta con fede e con amore il Signore che parla» (Francesco, 2013c). Ed è questa 

dimensione comunitaria di ascolto e condivisione che rafforza il senso di famiglia di 

Dio, promuovendo il dialogo fecondo tra i battezzati, per una convivenza fruttuosa e 

pacifica. 

Il senso di famiglia che si nutre del dialogo vero e sincero si applica anche al dialogo 

interreligioso, quando le parti condividono un effettivo impegno verso il rispetto e la 

promozione di ideali comuni. «Il dialogo tra i credenti significa incontrarsi 

nell’enorme spazio dei valori spirituali, umani e sociali comuni, e investire ciò nella 

diffusione delle più alte virtù morali, sollecitate dalle religioni; significa anche evitare 

le inutili discussioni» (Francesco - Ahmad Al-Tayyeb, 2019) 

Il pontefice argentino ha aperto, in questo senso, strade nuove foriere di speranza. Nel 

2019, in occasione dell’incontro tra Papa Francesco e il grande Iman di Al Azhar, i 

musulmani d’Oriente e d’Occidente e i cattolici d’Oriente e d’Occidente hanno 

dichiaro «di adottare la cultura del dialogo come via; la collaborazione comune come 

condotta; la conoscenza reciproca come metodo e criterio» (Francesco - Ahmad Al-

Tayyeb, 2019). 

In questo incontro viene anche codificata una riflessione comune che riguarda il 

dialogo più in generale: «Il dialogo, la comprensione, la diffusione della cultura della 



 8 

tolleranza, dell’accettazione dell’altro e della convivenza tra gli esseri umani 

contribuirebbero notevolmente a ridurre molti problemi economici, sociali, politici e 

ambientali che assediano grande parte del genere umano» (Francesco - Ahmad Al-

Tayyeb, 2019). 

 

 

 

Conclusione 

Durante gli anni della mia missione nelle Filippine ho avuto modo di raccogliere tante 

perle di saggezza da culture diverse dalla mia. Tra queste vi è un racconto che 

potrebbe servire a dare degna conclusione a questo contributo. 

In un regno sperduto nel continente asiatico vi era un giovane principe che si era 

invaghito di una fanciulla del villaggio vicino al castello. Il suo amore sembrava 

corrisposto dalla giovane paesana e così il principe le chiese di diventare sua sposa. 

Questa accettò ad una condizione: che il principe chiedesse la sua mano a suo padre, 

lo stimato fabbro del villaggio. Furono subito fissati un giorno ed un orario serale 

consoni allo scopo. Puntualissimo, il principe si presentò alla porta della casa della 

giovane bussò. L’amata dall’interno chiese: «Chi è?». Ed il principe rispose con voce 

sicura: «sono io». Ma la porta non si aprì. Il giovane nobile, questa vota con voce più 

robusta, disse: «Sono io». Ma la porta rimase chiusa. Sorpreso ed anche un po’ 

amareggiato dell’accaduto, il principe decise di tornare al castello. La sera successivo, 

mosso dal profondo affetto verso la giovane, si presentò nuovamente alla casa del 

fabbro e bussò. Dall’interno l’amata domandò: «Chi è?». Il principe, con voce 

altisonante, affermò: «Sono io». Ma la porta anche stavolta restò chiusa. Il principe se 

andò indispettito e nella sua mente cominciarono a sorgere dubbi sulla relazione 

amorosa: «Avrò fatto qualcosa di sbagliato? Ho forse compreso male il suo si alla mia 

proposta? Non ama più me, ma qualcun altro? È stato tutto un inganno?». Passarono 

alcuni giorni e ad un certo punto il principe ebbe un’idea illuminante. Preso il coraggio 

a due mani, quella stessa sera si ripresentò alla porta del fabbro e bussò. La giovane, 

che ogni sera si era disposta vicino alla porta in attesa dell’amato, chiede: «Chi è?». Il 

principe rispose con voce emozionata: «Sei tu?». E la porta si aprì.  

La morale di questo racconto propone una domanda fondamentale: Chi metto al 

primo posto quanto mi pongo in dialogo con l’altro: me stesso o l’interlocutore? Per 

noi cristiani, che abbiamo accolto come legge di vita il comandamento dell’amore, la 

risposta è una sola. 



 9 

Concludo queste mie riflessioni con un invito di Papa Francesco che oso fare mio: «Vi 

incoraggio a proseguire su questa strada, nella persuasione che la cultura del dialogo 

è la via maestra, la collaborazione è la condotta più efficace e la conoscenza reciproca 

è il metodo per crescere nella fratellanza tra le persone e i popoli. (Francesco, 2019b). 

 

Bibliografia 

Cantalamessa R.. 2011. Pentecoste e Babele - Domenica di Pentecoste. 

https://www.cantalamessa.org/?p=3558 (visitato il 16 gennaio 2026) 

Giovanni XXIII. 1963. Lettera Enciclica Pacem in terris. Città del Vaticano: LEV 

Francesco.2013a. Incontro con il mondo della cultura. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2013b. Discorso ai partecipanti all'Incontro internazionale per la pace. Città del 

Vaticano: LEV 

Francesco. 2013c. Discorso al clero, persone di vita consacrata e membri di consigli 

pastorali. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2015. Omelia del 6 giugno. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2016. Angelus del 25 dicembre. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2019a. Incontro con i docenti e con gli studenti del Collegio S. Carlo di Milano. 

Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2019b. Saluto alla fondazione “Nizami Ganjavi”. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2020. Lettera Enciclica Fratelli tutti. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2021. Angelus del 25 dicembre. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2022. Omelia del 31 dicembre. Città del Vaticano: LEV 

Francesco. 2023. Discorso in occasione del conferimento del premio “È giornalismo”. Città 

del Vaticano: LEV 

Francesco. 2024. Discorso ai partecipanti al XII Colloquio del Dicastero per il dialogo 

interreligioso con il “Centro per il dialogo interreligioso e interculturale” di Teheran. Città 

del Vaticano: LEV  

Francesco - Ahmad Al-Tayyeb. 2019. Documento sulla fratellanza umana per la pace 

mondiale e la convivenza comune. Città del Vaticano: LEV 

Leone XIV. 2026. Discorso al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede. Città del 

Vaticano: LEV 


